
Para un pensamiento planetario

PANTONE 2573



MÁQUINA Y SOBERANÍA 

Para un pensamiento planetario



Hui, Yuk
Máquina y soberanía. Para un pensamiento planetario 
1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires 
Caja Negra, 2026
456 p.; 20 x 13 cm. - (Futuros Próximos; 70)

Traducción de Maximiliano Gonnet
ISBN 978-987-8272-45-0

1. Filosofía Política. 2. Tecnología. 3. Cibernética. 
I. Gonnet, Maximiliano, trad. II. Título.
CDD 100

Título original: Machine and Sovereignty. For a Planetary 

Thinking

Traducción autorizada a partir de su edición en inglés 
publicada por University of Minnesota Press.

© Yuk Hui, 2024
© Caja Negra Editora, 2026

H
ec

ho
 e

l d
ep

ós
it

o 
qu

e 
m

ar
ca

 la
 le

y 
11

.7
23

Qu
ed

a 
pr

oh
ib

id
a 

la
 r

ep
ro

du
cc

ió
n 

to
ta

l 
o 

pa
rc

ia
l 

de
 

es
ta

 o
br

a 
si

n 
la

 a
ut

or
iz

ac
ió

n 
po

r 
es

cr
it

o 
de

l e
di

to
r.

Im
pr

es
o 

en
 A

rg
en

ti
na

 /
 P

ri
nt

ed
 in

 A
rg

en
ti

na

Caja Negra Editora

Buenos Aires / Argentina
info@cajanegraeditora.com.ar
www.cajanegraeditora.com.ar 

Dirección Editorial:
Diego Esteras / Ezequiel Fanego
Producción: Malena Rey / Sofía Stel
Coordinación: Candelaria Pera
Diseño de Colección: Consuelo Parga
Diseño de Tapa: Emmanuel Prado
Maquetación: Natalia Brega
Corrección: Juliana Martínez Dios y Eva Mosso



Prefacio 

INTRODUCCIÓN: PARA UN PENSAMIENTO PLANETARIO 
1. Sobre la condición planetaria 
2. El pensamiento planetario como  
epistemologías políticas 
3. La búsqueda de una política planetaria 
 más allá del Estado nación 
4. Hacia un tractatus politico-technologicus  
de lo planetario 

CAPÍTULO 1: EL ESPÍRITU DEL MUNDO COMO  
PENSAMIENTO PLANETARIO 
5. La individuación del espíritu como proceso histórico 
6. El espíritu del mundo como pensamiento planetario  
y el lugar de la razón en la historia
7. La libertad como motor de las transiciones  
entre las formas políticas
8. Recursividad de la razón y libertad en el  
Estado moderno 

CAPÍTULO 2: EL ORGANISMO DEL ESTADO Y SU LÍMITE
9. El espíritu y el devenir orgánico de lo exteriorizado 
10. El organismo del Estado versus el organismo 
del animal 
11. El impasse del Estado hacia la libertad planetaria 

13

17
21
31 

39 

47 

53 

61
70 

88 

101 

113
117 
124 

143



CAPÍTULO 3: DE LA REFLEXIÓN NOÉTICA A LA  
REFLEXIÓN PLANETARIA 
12. Reflexión noética: conciencia y vida 
13. Reflexión bioeconómica: Georgescu-Roegen  
lee a Hegel 
14. Reflexión cibernética: hacia la conciencia  
de las máquinas
15. Reflexión noosférica: ¿en busca de una  
libertad planetaria? 

CAPÍTULO 4: MECANISMO, ORGANISMO O DECISIONISMO
16. De la teología política a la epistemología política 
17. Máquina y organismo en El Leviatán en la doctrina 
del Estado de Thomas Hobbes
18. La epistemología política en el Leviatán de Hobbes 
19. El catolicismo y la lógica de la complexio 
oppositorum
20. La muerte de Hegel y el triunfo del vitalismo político 

CAPÍTULO 5: EL NOMOS DE LA TIERRA DIGITAL 
21. Primera deconstrucción sobre la contingencia  
de la soberanía 
22. Segunda deconstrucción sobre la contingencia  
del amigo y el enemigo
23. Soberanía y filosofía elemental del espacio 
24. Los Großräume como forma política postestatal  
y el problema del pluralismo 
25. Colonialismo donante, nuevos Großräume  
y soberanía digital

161 

165
173 

186 

198 

211
213
225 

231
245 

264

275
277 

290 

299
311 

325 

YUK HUI-Maquina y soberania ok.indd   10YUK HUI-Maquina y soberania ok.indd   10 9/1/2026   13:48:379/1/2026   13:48:37



CAPÍTULO 6: UNA ORGANOLOGÍA DE LA GUERRA 
26. La desproporción de los órganos y la hybris  
de la guerra
27. De una cibernética de la libertad a una organología 
de las diferencias
28. El conflicto de las tendencias y la recurrencia  
del misticismo 
29. La dinámica de la tendencia técnica  
y el hecho técnico 
30. Sobre la relación organológica entre técnica  
y democracia 
31. Biodiversidad, noodiversidad y tecnodiversidad 

CAPÍTULO 7: HACIA UNA DIPLOMACIA EPISTEMOLÓGICA 
32. Aceleración, automatización y futuro protésico
33. La universalidad vista desde la perspectiva  
de la tecnodiversidad
34. La soberanía vista desde la perspectiva  
de la tecnodiversidad 
35. La tecnodiversidad analizada a través  
de una anatomía de los objetos técnicos 
36. La tecnodiversidad como diplomacia epistemológica 

339
342 

348 

358 

367 

376 

386

397
399
405 

417 

425 

437

YUK HUI-Maquina y soberania ok.indd   11YUK HUI-Maquina y soberania ok.indd   11 9/1/2026   13:48:519/1/2026   13:48:51



- 
17

 -

IINTRODUCCIÓN:  
PARA UN PENSAMIENTO 

PLANETARIO

La presente obra hace un llamado inmodesto a un pen-
samiento planetario, este es un pensamiento que Kostas 
Axelos ya anunciaba durante la década del setenta en vista 
del dominio de la tecnología planetaria y en el umbral de 
la época que se avecinaba. La justificación de este llamado 
es simple: todavía no pensamos planetariamente y debe-
mos aprender a hacerlo, aun cuando esto pueda llevarnos 
mucho tiempo. Lo planetario es visto como tal, pero perma-
nece impensado.1 Pensar de manera planetaria no significa 
necesariamente proclamar o establecer la soberanía sobre 

1. Kostas Axelos, Vers la pensée planétaire: Le devenir-pensée du monde 
et le devenir-monde de la pensé, París, Minuit, 1964, p. 19. Hacia el final 
de la introducción, Axelos plantea claramente un impasse: “¿Podría haber 
alguna novedad, más o menos radical? Por el momento, ninguna profe-
cía, ninguna ensoñación y ninguna utopía logran superar este cambiante 
estado de cosas. Permanecen mudas y huecas” (p. 42). Axelos cree que 
tal vez estemos marchando hacia un pensamiento planetario que será una 
reanudación (reprise) del pasado y una preparación del futuro. [Existe 
trad. cast.: El pensamiento planetario. El devenir-pensamiento del mundo 
y el devenir-mundo del pensamiento, Caracas, Monte Ávila, 1969].



- 
18

 -
Y
U
K

H
U
I

el espacio exterior, o profundizar en la terraformación y 
la geoingeniería, aunque estos temas puedan anticiparse 
en un libro dedicado al pensamiento planetario. Pensar 
planetariamente supone, en primer lugar, pensar más allá 
de la configuración de los Estados nación modernos, que 
no han sido capaces de apartarse de la feroz competencia 
económica y militar; en segundo lugar, significa formular 
un lenguaje de coexistencia que permita a personas y espe-
cies diversas vivir en el mismo planeta; y, en tercer lugar, 
desarrollar un nuevo marco que nos permita trascender la 
cuestión del territorio, responder a la actual crisis ecológica 
y revertir el acelerado proceso entrópico del Antropoceno. 
La tarea del pensamiento planetario resuena con la idea de 
la paz perpetua, tal como la propusieran el abad de Saint-
Pierre y más tarde Kant, Fichte y otros. Hay que tener en 
cuenta que, cuando estos autores escribían, los Estados 
nación modernos todavía eran jóvenes en Europa, por lo 
que podían ser considerados la forma política más apro-
piada. El capitalismo industrial aún estaba en pañales, y los 
daños de la planetarización todavía no eran previsibles.2 
La naturaleza orgánica, plasmada en dos conceptos clave, 
comunidad y reciprocidad, se erige como el modelo para 
la paz perpetua, ya que las distintas partes constituyen el 
todo, y cada parte estará condicionada por las demás y por 
el todo. Kant afirma con entusiasmo que la paz perpetua 
estará “garantizada por el equilibrio de las fuerzas y la más 
viva rivalidad” entre los Estados.3 Por eso es que, en lugar 
de mirar el mundo desde la óptica del Estado nación y la 

2. Para el Heidegger de la década del treinta, la planetarización implica 
una falta planetaria de sentido (Besinnungslosigkeit) que no se limita a 
Europa, sino que también es aplicable, por ejemplo, a los Estados Unidos 
y a Japón. Aunque la filosofía europea se reinvente por completo, las tec-
nologías disruptivas continuarán extendiéndose por todo el planeta (ver 
Martin Heidegger, Meditación, Buenos Aires, Biblos, 2006, p. 56).
3. Immanuel Kant, Hacia la paz perpetua. Un diseño filosófico, Madrid, 
Alamanda, 2018, p. 103. 



- 
19

 -

I N T R O D U C C IÓ N

naturaleza, exigimos un nuevo marco para lo planetario. 
Teniendo en cuenta el caudal de excelentes estudios sobre 
lo planetario escritos por filósofos,4 historiadores, diseña-
dores y académicos del marxismo,5 proponemos un camino 
diferente para esta investigación.

Siguiendo la línea de mis trabajos previos, este tra-
tado intenta situar la técnica en el primer plano del 
pensamiento político. Para que el pensamiento planetario 
sea posible, no podemos eludir e ignorar la larga tradi-
ción de la filosofía política, pero debemos leer también la 
historia del pensamiento político a través de una nueva 
lente: la cuestión de la técnica. Podríamos, de nuevo sin 
modestia, llamar a esta tentativa la búsqueda de un trac-
tatus politico-technologicus. Esto supondría que nuestra 
indagación ya no considere la política y la técnica como 
esferas separadas; antes bien, tenemos ante nosotros una 
tarea bastante urgente: situar la técnica en el centro de 
la filosofía política o, en otras palabras, fundamentar una 
filosofía política en la técnica. Esto subraya nuestra inten-
ción de leer el pensamiento político y su historia. Pero 
esta tarea es trivial y enorme a la vez. Es trivial porque 
difícilmente podamos dejar de reconocer que la técnica es 
hoy en día el principal campo de batalla en el que entran 
en conflicto diferentes Estados nación. En efecto, las 

4. El esfuerzo de Bruno Latour es el más destacable de la última década, 
realizado no solo a través de sus escritos, sino también mediante exposi-
ciones y talleres. 
5. Entre todas las obras notables, por mencionar solo algunas, ver Dipesh 
Chakrabarty, El clima de la historia en una época planetaria, Madrid, 
Alianza, 2022; Jason W. Moore, El capitalismo en la trama de la vida. 
Ecología y acumulación de capital, Madrid, Traficantes de Sueños, 2020; 
William E. Connolly, Frente a lo planetario. Humanismo entrelazado y 
política del enjambre, Buenos Aires, Interferencias, 2023; Sam Mickey, 
Whole Earth Thinking and Planetary Coexistence. Ecological Wisdom at the 
Intersection of Religion, Ecoology and Philosophy, Londres, Routledge, 
2018; Kathryn Yusoff, A Billion Black Anthropocenes or None, Mineápolis, 
University of Minnesota Press, 2018. 



- 
20

 -
Y
U
K

H
U
I

ofensivas militares ya se han transformado en guerras de 
información. Y es una tarea filosófica enorme porque, para 
llevarla a buen puerto, debemos esforzarnos por recuperar 
el concepto y el papel de la técnica desde Platón hasta 
los filósofos políticos contemporáneos, como lo hizo la 
deconstrucción, especialmente en la obra de Jacques 
Derrida y Bernard Stiegler. La deconstrucción muestra que 
la filosofía, desde el principio, reprimió (verdrängt) –en el 
sentido freudiano– la cuestión de la técnica. Por lo tanto, 
es necesario hacer visible la centralidad de la técnica en 
la filosofía como lo impensado que es, no obstante, indis-
pensable para el pensamiento. Por eso, desde el punto 
de vista de la deconstrucción, una filosofía política que 
ignora la técnica es defectuosa y tiene que ser repensada 
desde la perspectiva de la técnica. Un tractatus politi-
co-technologicus sería necesario para la filosofía política 
si seguimos la escuela de la deconstrucción. 

Pero ¿qué significa decir que la técnica es central 
para el pensamiento político? ¿Significa que la téc-
nica es una herramienta necesaria para la gobernanza, 
o que la política debe responder a cualquier desarrollo 
tecnológico que aporte nuevas dinámicas a las comuni-
dades? ¿O es que necesitamos una ética de la tecnología 
para cada aparato o aplicación, para hacer más ético 
el modo en que, por ejemplo, Amazon Alexa se dirige 
a los niños? Esta forma de plantear la cuestión sigue 
considerando la técnica y la política como dos esferas 
separadas: una esfera actúa o reacciona ante la otra. Un 
tractatus politico-technologicus sugiere que lo político 
y lo técnico no son dos esferas aisladas. El nomos es, 
principalmente, una actividad técnica antes que juris-
prudencial. Asimismo, lo político podría ser concebido 
como un fenómeno técnico: un fenómeno en el sentido 
de que formas políticas como la polis, el imperio, el 
Estado moderno y el Großraum son manifestaciones par-
ticulares del progreso y de la imaginación técnicos, en 



- 
21

 -

I N T R O D U C C IÓ N

tanto que, al mismo tiempo, la técnica está contenida 
en y constreñida por estas diferentes formas políti-
cas. Estas formas son manifestaciones de lo que Lewis 
Mumford llamó megamáquinas. La primera megamáquina 
surgió a finales del cuarto milenio a.C., como la vemos 
en Egipto, la Mesopotamia, la India, China y Perú, donde 
varios componentes –políticos, económicos, militares, 
burocráticos y regios– se ensamblaron en una maqui-
naria gigantesca conforme a la división del trabajo.6 
Mumford nos proporciona una magnífica historia de la 
megamáquina, pasando por la monarquía absoluta, que 
en su opinión se alinea con la megamáquina sustentada 
por una epistemología mecanicista. Con el espíritu de 
un tractatus politico-technologicus, iniciamos entonces 
nuestro recorrido. 

1. SOBRE LA CONDICIÓN PLANETARIA

La técnica ha traído consigo una nueva condición humana, 
que excede la observación que hizo Hannah Arendt en 
1958, cuando el lanzamiento del Sputnik reveló a la teó-
rica política una nueva forma de alienación del ser humano 
respecto de la Tierra. En la primera página de La condición 
humana, Arendt escribió que el lanzamiento del Sputnik 
“no le va a la zaga a ningún otro, ni siquiera a la descom-
posición del átomo”.7 Recordemos también el shock que 
le produjo a Heidegger ver la imagen de la Tierra tomada 
desde la luna en 1966, un evento que confirmó el análisis 
que había plasmado en la conferencia “La época de la ima-
gen del mundo” (1938) y que lo llevó al lamento por una 
catástrofe técnica en la entrevista “Solo un dios puede 

6. Lewis Mumford, El mito de la máquina. Técnica y evolución humana 
(vol. 1), Logroño, Pepitas de Calabaza, 2010, p. 312.
7. Hannah Arendt, La condición humana, Buenos Aires, Paidós, 2005, p. 13. 



- 
47

 -

I N T R O D U C C IÓ N

la democracia como la libertad. Una vez más, queremos 
preguntarnos cuáles serían los límites de la teoría de 
Schmitt sobre la soberanía y el Großraum en vista del 
nuevo desafío de la crisis ecológica y la competencia 
intensificada de las tecnologías digitales.

4. HACIA UN TRACTATUS POLITICO-TECHNOLOGICUS 

DE LO PLANETARIO

Hegel y Schmitt son dos pensadores clave que en este 
libro abordaremos en detalle. Sus obras nos ofrecen algu-
nos de los análisis más fundamentales del Estado y el 
pensamiento planetario, análisis que no podemos ni pasar 
por alto ni adoptar sencillamente. Nuestra lectura de la 
filosofía del derecho de Hegel y del nomos de la Tierra 
de Schmitt pretende construir una trayectoria histórica 
de una filosofía de lo planetario, así como reintegrar la 
técnica en la filosofía política para elaborar un tractatus 
politico-technologicus. Este tractatus no emplea un método 
geométrico como el de Spinoza, sino uno algebraico o, 
más precisamente, el concepto de recursividad que hemos 
establecido en Recursividad y contingencia. Sin embargo, 
un proyecto que explora un “pensamiento planetario” 
cuya búsqueda es exponer el Estado político de Hegel y el 
Großraum de Schmitt llevándolos hasta sus límites se topa 
inmediatamente con sus propios límites impuestos por 
sus interlocutores y por las disciplinas académicas a las 
cuales pertenecen. Debemos reconocer y tener presente 
estos límites a lo largo de nuestra exploración. En efecto, 
un pensamiento planetario podría incluir temas como la 
economía política, la ciencia de la Tierra, la ecología, etc. 
Uno podría igualmente especular sobre la ontogénesis del 



- 
48

 -
Y
U
K

H
U
I

planeta51 o la intrusión de Gaia,52 o incluso desarrollar 
una teoría-ficción sobre el colapso del planeta, como lo 
han hecho algunos autores. Aquí no seguiremos estos 
caminos. Debemos reconocer el desafío de definir el pen-
samiento planetario de una manera concreta, al modo de 
un informe en materia de políticas. Mientras que acotamos 
el foco de nuestra investigación, también lo generaliza-
mos como una metodología unificada. La relación entre la 
técnica y la epistemología política, o la epistemología en 
general, nos sirve como hilo de Ariadna.

¿Cómo podría desarrollarse el pensamiento planetario 
más allá de lo establecido por Hegel y Schmitt sin recurrir 
a una figura trascendente de la Tierra? Aunque coincidimos 
con Isabelle Stengers en cuanto a la necesidad de resistir a 
los racionalistas sacando a la luz la trascendencia de Gaia, 
que las actividades tecnológicas y económicas se contrai-
gan por temor a la intrusión de Gaia es algo incierto. La 
actual mutación ecológica y el cambio climático extremo 
asociado a ella no parecen haber despertado a quienes 
viven en el juego del capital. Esperamos desarrollar otra 
línea de investigación, sin perder de vista cualquier posi-
ble diálogo con estos autores en los distintos capítulos. En 
efecto, como podrán comprobar los lectores, no sugerimos 

51. Ver Thomas Nail, Theory of the Earth, Stanford, Stanford University 
Press, 2021.
52. Ver Isabelle Stengers, En tiempos de catástrofes. Cómo resistir a la 
barbarie que viene, Buenos Aires, Futuro Anterior, 2017, capítulo 4, donde 
la autora considera la apelación a Gaia como una continuación del legado 
del siglo XX, especialmente de la obra de Lovelock y Margulis, así como 
un rechazo de la pura racionalidad que menoscaba la figura de Gaia como 
irracionalidad. En la misma línea, en Recursividad y contingencia y en Arte 
y cosmotécnica distingo lo racional, lo irracional y lo no-racional. En esta 
distinción, lo no-racional no es equiparable ni con lo racional ni con lo 
irracional. Un verdadero racionalismo no es el que excluye lo no-racional, 
sino el que lo racionaliza. Esta distinción se aplica en este libro a la 
cuestión de la razón, pues la razón, cuando avanza hacia lo absoluto (o lo 
universal verdadero), no solo persigue lo racional y elimina lo irracional, 
sino que también tendrá que incorporar lo no-racional. 



- 
49

 -

I N T R O D U C C IÓ N

una emancipación respecto de la trascendencia, de las dife-
rentes posiciones de trascendencia en las formas políticas 
que desplegaremos a lo largo del libro. La secuencia aparen-
temente lógica, puesta de relieve por la revolución espacial, 
del Estado nación al Großraum y, finalmente, al propio 
planeta no debe hacernos ignorar el hecho de que estas 
aparentes etapas en realidad son contemporáneas entre sí. 
En otras palabras, no podremos eliminar el Estado, ya que 
su desaparición todavía no es previsible; ni podremos esca-
par del Großraum, pues vivimos en la época del Großraum. 
En lugar de ello, debemos reconocer que el Estado polí-
tico representa una etapa en el desarrollo del pensamiento 
planetario, del mismo modo que la familia y la sociedad 
civil fueron peldaños hacia el Estado moderno. La consu-
mación del Estado moderno no condujo a la eliminación de 
la familia y la sociedad civil. Por lo tanto, es razonable que 
Karatani proponga una confederación de Estados, el modo 
D, como sucesor del modo B (distribución impuesta por el 
Estado) y el modo C (capitalismo). El modo D será el retorno 
del modo A (economía del don) en una forma superior, en 
la cual la soberanía se convierte en un don (ya que, cuando 
la soberanía se convierta en un don, el Estado soberano se 
disolverá naturalmente). El Modo de Intercambio D no deja 
de ser una idea: puesto que lo guía un principio regulativo, 
puede que nunca se haga realidad. La dificultad técnica 
es la sincronicidad; porque, aun cuando se produjera una 
revolución en un país o incluso en dos, pronto sería extin-
guida por los países vecinos que no desean tales cambios. 
La revolución será una revolución mundial o no será nada. 
Y una revolución mundial solo puede ocurrir cuando todos 
los Estados están sincronizados; sin embargo, dada la baja 
probabilidad de que eso se produzca, una confederación de 
Estados puede existir solo en apariencia (Schein).53 

53. En Leviatán climático, Mann y Wainwright siguen el enfoque de 
Karatani y nos ofrecen un esquema cuadrático de un “Leviatán climático”, 



- 
50

 -
Y
U
K

H
U
I

Sigue siendo incierto si una república mundial podría 
llegar a existir, ya que, como en todas las teologías polí-
ticas, nunca está claro cuándo se producirá la Segunda 
Venida de Cristo. En un giro desconcertante, Karatani 
afirma que lo que Kant llamaba república mundial es lo 
que Schmitt llama Estado mundial; además, sostiene que 
Schmitt insinúa la posibilidad de abolir el Estado mediante 
el intercambio.54 No obstante, como comentamos anterior-
mente, Schmitt rechazaría de plano la idea de un Estado 
mundial, porque dicho Estado significaría para él una 
despolitización y una homogeneización absolutas, que 
dejarían tras de sí solo consumismo y entretenimiento. La 
dificultad de concebir una política planetaria de coexis-
tencia radica en que, ante todo, tiene que reconocer las 
diferencias y mantener la heterogeneidad de las distintas 
formas de vida, y un único sistema burocrático difícil-
mente pueda lograr eso; por el contrario, esta podría –y 
muy probablemente sería– manipulada por los Estados 
más poderosos. La heterogeneidad y la pluralidad no pue-
den suponerse: deben mantenerse y cultivarse. 

Un tractatus politico-technologicus debe poner la 
técnica en primer plano para enfatizar una conciencia 
técnica. Yuxtaponiendo organismo, mecanismo y vita-
lismo, explora la posibilidad de una organología en la 
esfera de la política. El término “organología general” 
fue utilizado por primera vez por Georges Canguilhem55 

un “Mao climático”, un “Behemoth climático” y una “X climática”. La 
“X climática”, al igual que el modo D, es indeterminada. 
54. Kojin Karatani, The Structure of World History, op. cit., p. 305; lo 
que Karatani escribe sobre Schmitt es bastante confuso: mientras que 
Schmitt afirma que el Estado mundial solo implica el fin del Estado polí-
tico, ya que significa unidad y homogeneidad (es decir, consumismo), 
Karatani comenta que Schmitt se refiere a que el Estado podría ser abolido 
mediante el intercambio. 
55. Georges Canguilhem, “Máquina y organismo”, en El conocimiento de la 
vida, Barcelona, Anagrama, 1976, pp. 117-149; la trayectoria de una orga-
nología general desde Bergson hasta Canguilhem, Simondon y Stiegler es 



- 
51

 -

I N T R O D U C C IÓ N

para caracterizar La evolución creadora (1907) de Henri 
Bergson.56 La organología (originalmente el estudio de los 
instrumentos musicales) es un examen de la relación entre 
la técnica y las demás partes del cuerpo, en la cual las 
herramientas técnicas podrían considerarse órganos arti-
ficiales. La organología debe distinguirse estrictamente 
del determinismo tecnológico, fundamental para el aná-
lisis marxista. En Miseria de la filosofía, Marx afirmó de 
manera célebre: “El molino movido a brazo nos da la socie-
dad del señor feudal; el molino de vapor, la sociedad del 
capitalista industrial”.57 En contraste con el determinismo 
tecnológico, la organología sugiere que todos los nuevos 
órganos generan conflictos, entonces se requieren nue-
vos programas o nuevos estudios para resolverlos. Como 
argumentaremos, la aceleración tecnológica es una causa 
fundamental de la guerra porque tiende a producir una 
organología negativa. Por lo tanto, un programa orientado 
a la técnica debe considerar en primer lugar lo que lla-
mamos tecnodiversidad.58 Tecnodiversidad, noodiversidad 
y biodiversidad conforman una matriz a través de la cual 
podemos concebir sistemáticamente un nuevo lenguaje de 
coexistencia más allá del Estado nación y el Antropoceno. 
En los capítulos que siguen abordaremos las cuestiones 
aquí esbozadas. 

El capítulo 1, “El espíritu del mundo como pensamiento 
planetario”, lee la teoría hegeliana del espíritu del mundo 
como pensamiento planetario e interpreta la relación 
entre la libertad y las formas políticas. El capítulo 2, “El 

analizada con más detalle en mi libro Recursividad y contingencia, Buenos 
Aires, Caja Negra, 2022, capítulos 3 y 4. 
56. Henri Bergson, La evolución creadora, Barcelona, Planeta-Agostini, 1985.
57. Karl Marx, Miseria de la filosofía. Respuesta a la Filosofía de la miseria 
de P.-J. Proudhon, México, Siglo XXI, 1968, p. 68.
58. Yuk Hui, “Para un pensamiento planetario”, disponible en cajanegra- 
editora.com. 



- 
52

 -
Y
U
K

H
U
I

organismo del Estado y su límite”, se ocupa de la demos-
tración hegeliana del Estado como organismo y de la crítica 
del joven Marx. Examinaremos también el límite del pen-
samiento organísmico de Hegel leyendo a Mou Zongsan y 
a Zhao Tingyang. El capítulo 3, “De la reflexión noética 
a la reflexión planetaria”, traza una relación entre el ser 
humano y la Tierra que parte de la antropología de Hegel. 
Aquí analizo cómo este motivo hegeliano podría rastrearse 
con mayor profundidad en el ámbito de la bioeconomía 
y la cibernética y hasta qué punto podríamos conside-
rarlo un futuro. El capítulo 4, “Mecanismo, organismo 
o decisionismo”, se detiene en la respuesta negativa de 
Schmitt a la pregunta planteada en el capítulo 3 y en su 
vitalismo político como rechazo de la epistemología meca-
nicista y organísmica del Estado. El capítulo 5, “El nomos 
de la Tierra digital”, examina el concepto de soberanía y el 
Großraum de Schmitt y evalúa sus teorías en relación con 
el debate actual sobre la soberanía digital y la gobernanza 
planetaria. El capítulo 6, “Una organología de la guerra”, 
vuelve sobre la organología para entender la fuente de la 
guerra y concebir un nuevo lenguaje de coexistencia en 
estrecho diálogo con la crítica de Bergson a la guerra y su 
influencia en André Leroi-Gourhan, así como para articu-
lar el significado de la democracia y la diversidad desde la 
perspectiva de la organología. Por último, el capítulo 7, 
“Hacia una diplomacia epistemológica”, profundiza en un 
marco de biodiversidad, noodiversidad y tecnodiversidad. 


