


MAQUINA Y SOBERANIA

Para un pensamiento planetario



Hecho el depésito que marca la ley 11.723

Queda prohibida la reproduccion total o parcial de
esta obra sin la autorizacion por escrito del editor.
Impreso en Argentina / Printed in Argentina

Hui, Yuk

Maquina y soberania. Para un pensamiento planetario
1a ed. - Ciudad Autdnoma de Buenos Aires

Caja Negra, 2026

456 p.; 20 x 13 cm. - (Futuros Proximos; 70)

Traduccion de Maximiliano Gonnet
ISBN 978-987-8272-45-0

1. Filosofia Politica. 2. Tecnologia. 3. Cibernética.
I. Gonnet, Maximiliano, trad. II. Titulo.
CDD 100

Titulo original: Machine and Sovereignty. For a Planetary
Thinking

Traduccion autorizada a partir de su edicion en inglés
publicada por University of Minnesota Press.

© Yuk Hui, 2024
© Caja Negra Editora, 2026

Caja Negra Editora

Buenos Aires / Argentina
info@cajanegraeditora.com.ar
www.cajanegraeditora.com.ar

Direccion Editorial:

Diego Esteras / Ezequiel Fanego

Produccion: Malena Rey / Sofia Stel
Coordinacion: Candelaria Pera

Disefio de Coleccion: Consuelo Parga

Disefio de Tapa: Emmanuel Prado
Maquetacion: Natalia Brega

Correccion: Juliana Martinez Dios y Eva Mosso



13
17
124

143

INDICE

Prefacio

INTRODUCCION: PARA UN PENSAMIENTO PLANETARIO
1. Sobre la condicién planetaria

2. El pensamiento planetario como

epistemologias politicas

3. La biisqueda de una politica planetaria

mas alla del Estado nacién

4. Hacia un tractatus politico-technologicus

de lo planetario

CAPITULO 1: EL ESPIRITU DEL MUNDO COMO
PENSAMIENTO PLANETARIO

5. La individuacién del espiritu como proceso histérico
6. El espiritu del mundo como pensamiento planetario
y el lugar de la razon en la historia

7. La libertad como motor de las transiciones

entre las formas politicas

8. Recursividad de la razén y libertad en el

Estado moderno

CAPITULO 2: EL ORGANISMO DEL ESTADO Y SU LIMITE
9. El espiritu y el devenir organico de lo exteriorizado
10. El organismo del Estado versus el organismo

del animal

11. El impasse del Estado hacia la libertad planetaria



211
213
225

231
245

n

275
277

n
~N U

n
o

9

w |
iy
= O

w
N
(Sa}

CAPITULO 3: DE LA REFLEXION NOETICA A LA
REFLEXION PLANETARIA

12. Reflexion noética: conciencia y vida

13. Reflexion bioecondémica: Georgescu-Roegen
lee a Hegel

14. Reflexion cibernética: hacia la conciencia
de las maquinas

15. Reflexion noosférica: ;en busca de una
libertad planetaria?

CAPITULO 4: MECANISMO, ORGANISMO 0 DECISIONISMO
16. De la teologia politica a la epistemologia politica

17. Maquina y organismo en El Leviatdn en la doctrina
del Estado de Thomas Hobbes

18. La epistemologia politica en el Leviatdn de Hobbes
19. El catolicismo y la logica de la complexio
oppositorum

20. La muerte de Hegel y el triunfo del vitalismo politico

CAPITULO 5: EL NOMOS DE LA TIERRA DIGITAL

21. Primera deconstruccién sobre la contingencia
de la soberania

22. Sequnda deconstruccion sobre la contingencia
del amigo y el enemigo

23. Soberania y filosofia elemental del espacio

24. Los Grofsrdume como forma politica postestatal
y el problema del pluralismo

25. Colonialismo donante, nuevos GrofSrdume

y soberania digital



CAPITULO 6: UNA ORGANOLOGIA DE LA GUERRA
26. La desproporcion de los drganos y la hybris

de la guerra

27. De una cibernética de la libertad a una organologia
de las diferencias

28. El conflicto de las tendencias y la recurrencia
del misticismo

29. La dindmica de la tendencia técnica

y el hecho técnico

30. Sobre la relacién organolégica entre técnica

y democracia

31. Biodiversidad, noodiversidad y tecnodiversidad

CAPITULO 7: HACIA UNA DIPLOMACIA EPISTEMOLOGICA
32. Aceleracion, automatizacion y futuro protésico

33. La universalidad vista desde la perspectiva

de la tecnodiversidad

34. La soberania vista desde la perspectiva

de la tecnodiversidad

35. La tecnodiversidad analizada a través

de una anatomia de los objetos técnicos

36. La tecnodiversidad como diplomacia epistemoldgica



INTRODUCCION:
PARA UN PENSAMIENTO
PLANETARIO

La presente obra hace un llamado inmodesto a un pen-
samiento planetario, este es un pensamiento que Kostas
Axelos ya anunciaba durante la década del setenta en vista
del dominio de la tecnologia planetaria y en el umbral de
la época que se avecinaba. La justificacion de este llamado
es simple: todavia no pensamos planetariamente y debe-
mos aprender a hacerlo, aun cuando esto pueda llevarnos
mucho tiempo. Lo planetario es visto como tal, pero perma-
nece impensado.! Pensar de manera planetaria no significa
necesariamente proclamar o establecer la soberania sobre

1. Kostas Axelos, Vers la pensée planétaire: Le devenir-pensée du monde
et le devenir-monde de la pensé, Paris, Minuit, 1964, p. 19. Hacia el final
de la introduccion, Axelos plantea claramente un impasse: “;Podria haber
alguna novedad, mas o menos radical? Por el momento, ninguna profe-
cia, ninguna ensofiacion y ninguna utopia logran superar este cambiante
estado de cosas. Permanecen mudas y huecas” (p. 42). Axelos cree que
tal vez estemos marchando hacia un pensamiento planetario que sera una
reanudacion (reprise) del pasado y una preparacién del futuro. [Existe
trad. cast.: El pensamiento planetario. El devenir-pensamiento del mundo
y el devenir-mundo del pensamiento, Caracas, Monte Avila, 1969].

-17 -



c

-18 -

el espacio exterior, o profundizar en la terraformacion y
la geoingenieria, aunque estos temas puedan anticiparse
en un libro dedicado al pensamiento planetario. Pensar
planetariamente supone, en primer lugar, pensar mas alla
de la configuracion de los Estados nacién modernos, que
no han sido capaces de apartarse de la feroz competencia
econémica y militar; en sequndo lugar, significa formular
un lenguaje de coexistencia que permita a personas y espe-
cies diversas vivir en el mismo planeta; y, en tercer lugar,
desarrollar un nuevo marco que nos permita trascender la
cuestion del territorio, responder a la actual crisis ecologica
y revertir el acelerado proceso entrépico del Antropoceno.
La tarea del pensamiento planetario resuena con la idea de
la paz perpetua, tal como la propusieran el abad de Saint-
Pierre y mas tarde Kant, Fichte y otros. Hay que tener en
cuenta que, cuando estos autores escribian, los Estados
naciéon modernos todavia eran jovenes en Europa, por lo
que podian ser considerados la forma politica mas apro-
piada. El capitalismo industrial atin estaba en pafiales, y los
dafios de la planetarizacién todavia no eran previsibles.?
La naturaleza organica, plasmada en dos conceptos clave,
comunidad y reciprocidad, se erige como el modelo para
la paz perpetua, ya que las distintas partes constituyen el
todo, y cada parte estara condicionada por las demas y por
el todo. Kant afirma con entusiasmo que la paz perpetua
estara “garantizada por el equilibrio de las fuerzas y la mas
viva rivalidad” entre los Estados.® Por eso es que, en lugar
de mirar el mundo desde la dptica del Estado nacién y la

2. Para el Heidegger de la década del treinta, la planetarizacién implica
una falta planetaria de sentido (Besinnungslosigkeit) que no se limita a
Europa, sino que también es aplicable, por ejemplo, a los Estados Unidos
y a Japdn. Aunque la filosofia europea se reinvente por completo, las tec-
nologias disruptivas continuardn extendiéndose por todo el planeta (ver
Martin Heidegger, Meditacion, Buenos Aires, Biblos, 2006, p. 56).

3. Immanuel Kant, Hacia la paz perpetua. Un diserio filosdfico, Madrid,
Alamanda, 2018, p. 103.



INTRODUCCION

naturaleza, exigimos un nuevo marco para lo planetario.
Teniendo en cuenta el caudal de excelentes estudios sobre
lo planetario escritos por filésofos,* historiadores, disefia-
dores y académicos del marxismo,’> proponemos un camino
diferente para esta investigacion.

Siguiendo la linea de mis trabajos previos, este tra-
tado intenta situar la técnica en el primer plano del
pensamiento politico. Para que el pensamiento planetario
sea posible, no podemos eludir e ignorar la larga tradi-
cion de la filosofia politica, pero debemos leer también la
historia del pensamiento politico a través de una nueva
lente: la cuestién de la técnica. Podriamos, de nuevo sin
modestia, llamar a esta tentativa la biisqueda de un trac-
tatus politico-technologicus. Esto supondria que nuestra
indagacién ya no considere la politica y la técnica como
esferas separadas; antes bien, tenemos ante nosotros una
tarea bastante urgente: situar la técnica en el centro de
la filosofia politica o, en otras palabras, fundamentar una
filosofia politica en la técnica. Esto subraya nuestra inten-
cién de leer el pensamiento politico y su historia. Pero
esta tarea es trivial y enorme a la vez. Es trivial porque
dificilmente podamos dejar de reconocer que la técnica es
hoy en dia el principal campo de batalla en el que entran
en conflicto diferentes Estados nacién. En efecto, las

4. El esfuerzo de Bruno Latour es el mas destacable de la dltima década,
realizado no solo a través de sus escritos, sino también mediante exposi-
ciones y talleres.

5. Entre todas las obras notables, por mencionar solo algunas, ver Dipesh
Chakrabarty, El clima de la historia en una época planetaria, Madrid,
Alianza, 2022; Jason W. Moore, El capitalismo en la trama de la vida.
Ecologia y acumulacion de capital, Madrid, Traficantes de Suefios, 2020;
William E. Connolly, Frente a lo planetario. Humanismo entrelazado y
politica del enjambre, Buenos Aires, Interferencias, 2023; Sam Mickey,
Whole Earth Thinking and Planetary Coexistence. Ecological Wisdom at the
Intersection of Religion, Ecoology and Philosophy, Londres, Routledge,
2018; Kathryn Yusoff, A Billion Black Anthropocenes or None, Minedapolis,
University of Minnesota Press, 2018.

-19 -



c

-20 -

ofensivas militares ya se han transformado en guerras de
informacion. Y es una tarea filosofica enorme porque, para
llevarla a buen puerto, debemos esforzarnos por recuperar
el concepto y el papel de la técnica desde Platén hasta
los filosofos politicos contemporaneos, como lo hizo la
deconstruccién, especialmente en la obra de Jacques
Derrida y Bernard Stiegler. La deconstruccién muestra que
la filosofia, desde el principio, reprimié (verdrdngt) -en el
sentido freudiano- la cuestién de la técnica. Por lo tanto,
es necesario hacer visible la centralidad de la técnica en
la filosofia como lo impensado que es, no obstante, indis-
pensable para el pensamiento. Por eso, desde el punto
de vista de la deconstruccién, una filosofia politica que
ignora la técnica es defectuosa y tiene que ser repensada
desde la perspectiva de la técnica. Un tractatus politi-
co-technologicus seria necesario para la filosofia politica
si sequimos la escuela de la deconstruccién.

Pero ;qué significa decir que la técnica es central
para el pensamiento politico? ;Significa que la téc-
nica es una herramienta necesaria para la gobernanza,
0 que la politica debe responder a cualquier desarrollo
tecnoldégico que aporte nuevas dindmicas a las comuni-
dades? ;0 es que necesitamos una ética de la tecnologia
para cada aparato o aplicacién, para hacer mas ético
el modo en que, por ejemplo, Amazon Alexa se dirige
a los nifios? Esta forma de plantear la cuestion sigue
considerando la técnica y la politica como dos esferas
separadas: una esfera acttia o reacciona ante la otra. Un
tractatus politico-technologicus sugiere que lo politico
y lo técnico no son dos esferas aisladas. El nomos es,
principalmente, una actividad técnica antes que juris-
prudencial. Asimismo, lo politico podria ser concebido
como un fenémeno técnico: un fenémeno en el sentido
de que formas politicas como la polis, el imperio, el
Estado moderno y el Groffraum son manifestaciones par-
ticulares del progreso y de la imaginacién técnicos, en



INTRODUCCION

tanto que, al mismo tiempo, la técnica estda contenida
en y constrefiida por estas diferentes formas politi-
cas. Estas formas son manifestaciones de lo que Lewis
Mumford llam6é megamdquinas. La primera megamaquina
surgi6 a finales del cuarto milenio a.C., como la vemos
en Egipto, la Mesopotamia, la India, China y Peri, donde
varios componentes -politicos, econémicos, militares,
burocraticos y regios- se ensamblaron en una maqui-
naria gigantesca conforme a la divisién del trabajo.®
Mumford nos proporciona una magnifica historia de la
megamaquina, pasando por la monarquia absoluta, que
en su opinidén se alinea con la megamaquina sustentada
por una epistemologia mecanicista. Con el espiritu de
un tractatus politico-technologicus, iniciamos entonces
nuestro recorrido.

1. SOBRE LA CONDICION PLANETARIA

La técnica ha traido consigo una nueva condicién humana,
que excede la observaciéon que hizo Hannah Arendt en
1958, cuando el lanzamiento del Sputnik reveld a la ted-
rica politica una nueva forma de alienacion del ser humano
respecto de la Tierra. En la primera pagina de La condicion
humana, Arendt escribié que el lanzamiento del Sputnik
“no le va a la zaga a ningidn otro, ni siquiera a la descom-
posicién del dtomo”.” Recordemos también el shock que
le produjo a Heidegger ver la imagen de la Tierra tomada
desde la luna en 1966, un evento que confirmé el analisis
que habia plasmado en la conferencia “La época de la ima-
gen del mundo” (1938) y que lo llevd al lamento por una
catastrofe técnica en la entrevista “Solo un dios puede

6. Lewis Mumford, El mito de la mdquina. Técnica y evolucién humana
(vol. 1), Logrofio, Pepitas de Calabaza, 2010, p. 312.

7. Hannah Arendt, La condicion humana, Buenos Aires, Paidés, 2005, p. 13.

-21-



4. HACIA UN TRACTATUS POLITICO-TECHNOLOGICUS
DE LO PLANETARIO

Hegel y Schmitt son dos pensadores clave que en este
libro abordaremos en detalle. Sus obras nos ofrecen algu-
nos de los analisis mas fundamentales del Estado y el
pensamiento planetario, andlisis que no podemos ni pasar
por alto ni adoptar sencillamente. Nuestra lectura de la
filosofia del derecho de Hegel y del nomos de la Tierra
de Schmitt pretende construir una trayectoria histérica
de una filosofia de lo planetario, asi como reintegrar la
técnica en la filosofia politica para elaborar un tractatus
politico-technologicus. Este tractatus no emplea un método
geométrico como el de Spinoza, sino uno algebraico o,
mas precisamente, el concepto de recursividad que hemos
establecido en Recursividad y contingencia. Sin embargo,
un proyecto que explora un “pensamiento planetario”
cuya bisqueda es exponer el Estado politico de Hegel y el
Grofiraum de Schmitt llevandolos hasta sus limites se topa
inmediatamente con sus propios limites impuestos por
sus interlocutores y por las disciplinas académicas a las
cuales pertenecen. Debemos reconocer y tener presente
estos limites a lo largo de nuestra exploraciéon. En efecto,
un pensamiento planetario podria incluir temas como la
economia politica, la ciencia de la Tierra, la ecologia, etc.
Uno podria igualmente especular sobre la ontogénesis del

47 -



c

S48 -

planeta®® o la intrusién de Gaia,®? o incluso desarrollar

una teoria-ficcion sobre el colapso del planeta, como lo
han hecho algunos autores. Aqui no seguiremos estos
caminos. Debemos reconocer el desafio de definir el pen-
samiento planetario de una manera concreta, al modo de
un informe en materia de politicas. Mientras que acotamos
el foco de nuestra investigacién, también lo generaliza-
mos como una metodologia unificada. La relacion entre la
técnica y la epistemologia politica, o la epistemologia en
general, nos sirve como hilo de Ariadna.

¢Como podria desarrollarse el pensamiento planetario
mas alla de lo establecido por Hegel y Schmitt sin recurrir
a una figura trascendente de la Tierra? Aunque coincidimos
con Isabelle Stengers en cuanto a la necesidad de resistir a
los racionalistas sacando a la luz la trascendencia de Gaia,
que las actividades tecnoldgicas y econdmicas se contrai-
gan por temor a la intrusiéon de Gaia es algo incierto. La
actual mutacién ecoldgica y el cambio climatico extremo
asociado a ella no parecen haber despertado a quienes
viven en el juego del capital. Esperamos desarrollar otra
linea de investigacion, sin perder de vista cualquier posi-
ble didlogo con estos autores en los distintos capitulos. En
efecto, como podran comprobar los lectores, no sugerimos

51. Ver Thomas Nail, Theory of the Earth, Stanford, Stanford University
Press, 2021.

52. Ver Isabelle Stengers, En tiempos de catdstrofes. Como resistir a la
barbarie que viene, Buenos Aires, Futuro Anterior, 2017, capitulo 4, donde
la autora considera la apelacion a Gaia como una continuacién del legado
del siglo XX, especialmente de la obra de Lovelock y Margulis, asi como
un rechazo de la pura racionalidad que menoscaba la figura de Gaia como
irracionalidad. En la misma linea, en Recursividad y contingencia y en Arte
vy cosmotécnica distingo lo racional, lo irracional y lo no-racional. En esta
distincién, lo no-racional no es equiparable ni con lo racional ni con lo
irracional. Un verdadero racionalismo no es el que excluye lo no-racional,
sino el que lo racionaliza. Esta distincién se aplica en este libro a la
cuestion de la razén, pues la razén, cuando avanza hacia lo absoluto (o lo
universal verdadero), no solo persigue lo racional y elimina lo irracional,
sino que también tendra que incorporar lo no-racional.



INTRODUCCION

una emancipacion respecto de la trascendencia, de las dife-
rentes posiciones de trascendencia en las formas politicas
que desplegaremos a lo largo del libro. La secuencia aparen-
temente ldgica, puesta de relieve por la revolucién espacial,
del Estado nacion al Groffraum vy, finalmente, al propio
planeta no debe hacernos ignorar el hecho de que estas
aparentes etapas en realidad son contemporaneas entre si.
En otras palabras, no podremos eliminar el Estado, ya que
su desaparicion todavia no es previsible; ni podremos esca-
par del GrofSraum, pues vivimos en la época del GrofSsraum.
En lugar de ello, debemos reconocer que el Estado poli-
tico representa una etapa en el desarrollo del pensamiento
planetario, del mismo modo que la familia y la sociedad
civil fueron peldafios hacia el Estado moderno. La consu-
macion del Estado moderno no condujo a la eliminacién de
la familia y la sociedad civil. Por lo tanto, es razonable que
Karatani proponga una confederacién de Estados, el modo
D, como sucesor del modo B (distribucién impuesta por el
Estado) y el modo C (capitalismo). El modo D sera el retorno
del modo A (economia del don) en una forma superior, en
la cual la soberania se convierte en un don (ya que, cuando
la soberania se convierta en un don, el Estado soberano se
disolvera naturalmente). El Modo de Intercambio D no deja
de ser una idea: puesto que lo guia un principio regulativo,
puede que nunca se haga realidad. La dificultad técnica
es la sincronicidad; porque, aun cuando se produjera una
revolucién en un pais o incluso en dos, pronto seria extin-
guida por los paises vecinos que no desean tales cambios.
La revolucién sera una revolucién mundial o no sera nada.
Y una revolucién mundial solo puede ocurrir cuando todos
los Estados estan sincronizados; sin embargo, dada la baja
probabilidad de que eso se produzca, una confederaciéon de
Estados puede existir solo en apariencia (Schein).>®

53. En Leviatdn climdtico, Mann y Wainwright siguen el enfoque de
Karatani y nos ofrecen un esquema cuadratico de un “Leviatan climatico”,

S 49 -



c

-50 -

Sigue siendo incierto si una reptblica mundial podria
llegar a existir, ya que, como en todas las teologias poli-
ticas, nunca esta claro cuando se producira la Segunda
Venida de Cristo. En un giro desconcertante, Karatani
afirma que lo que Kant llamaba repiblica mundial es lo
que Schmitt llama Estado mundial; ademas, sostiene que
Schmitt insinta la posibilidad de abolir el Estado mediante
el intercambio.>* No obstante, como comentamos anterior-
mente, Schmitt rechazaria de plano la idea de un Estado
mundial, porque dicho Estado significaria para él una
despolitizacién y una homogeneizacién absolutas, que
dejarian tras de si solo consumismo y entretenimiento. La
dificultad de concebir una politica planetaria de coexis-
tencia radica en que, ante todo, tiene que reconocer las
diferencias y mantener la heterogeneidad de las distintas
formas de vida, y un tnico sistema burocratico dificil-
mente pueda lograr eso; por el contrario, esta podria -y
muy probablemente seria- manipulada por los Estados
mas poderosos. La heterogeneidad y la pluralidad no pue-
den suponerse: deben mantenerse y cultivarse.

Un tractatus politico-technologicus debe poner la
técnica en primer plano para enfatizar una conciencia
técnica. Yuxtaponiendo organismo, mecanismo y vita-
lismo, explora la posibilidad de una organologia en la
esfera de la politica. El término “organologia general”
fue utilizado por primera vez por Georges Canguilhem?®

un “Mao climatico”, un “Behemoth climatico” y una “X climatica”. La
“X climatica”, al igual que el modo D, es indeterminada.

54. Kojin Karatani, The Structure of World History, op. cit., p. 305; lo
que Karatani escribe sobre Schmitt es bastante confuso: mientras que
Schmitt afirma que el Estado mundial solo implica el fin del Estado poli-
tico, ya que significa unidad y homogeneidad (es decir, consumismo),
Karatani comenta que Schmitt se refiere a que el Estado podria ser abolido
mediante el intercambio.

55. Georges Canguilhem, “Maquina y organismo”, en El conocimiento de la
vida, Barcelona, Anagrama, 1976, pp. 117-149; la trayectoria de una orga-
nologia general desde Bergson hasta Canguilhem, Simondon y Stiegler es



INTRODUCCION

para caracterizar La evolucion creadora (1907) de Henri
Bergson.*® La organologia (originalmente el estudio de los
instrumentos musicales) es un examen de la relacién entre
la técnica y las demas partes del cuerpo, en la cual las
herramientas técnicas podrian considerarse 6rganos arti-
ficiales. La organologia debe distinguirse estrictamente
del determinismo tecnoldgico, fundamental para el ana-
lisis marxista. En Miseria de la filosofia, Marx afirmé de
manera célebre: “El molino movido a brazo nos da la socie-
dad del sefior feudal; el molino de vapor, la sociedad del
capitalista industrial”.’’ En contraste con el determinismo
tecnoldgico, la organologia sugiere que todos los nuevos
6rganos generan conflictos, entonces se requieren nue-
vos programas o nuevos estudios para resolverlos. Como
argumentaremos, la aceleracién tecnolégica es una causa
fundamental de la guerra porque tiende a producir una
organologia negativa. Por lo tanto, un programa orientado
a la técnica debe considerar en primer lugar lo que lla-
mamos tecnodiversidad.’® Tecnodiversidad, noodiversidad
y biodiversidad conforman una matriz a través de la cual
podemos concebir sistematicamente un nuevo lenguaje de
coexistencia mas alld del Estado nacién y el Antropoceno.
En los capitulos que siguen abordaremos las cuestiones
aqui esbozadas.

El capitulo 1, “El espiritu del mundo como pensamiento
planetario”, lee la teoria hegeliana del espiritu del mundo
como pensamiento planetario e interpreta la relacién
entre la libertad y las formas politicas. El capitulo 2, “El

analizada con mas detalle en mi libro Recursividad y contingencia, Buenos
Aires, Caja Negra, 2022, capitulos 3 y 4.

56. Henri Bergson, La evolucidn creadora, Barcelona, Planeta-Agostini, 1985.
57. Karl Marx, Miseria de la filosofia. Respuesta a la Filosofia de la miseria
de P.-J. Proudhon, México, Siglo XXI, 1968, p. 68.

58. Yuk Hui, “Para un pensamiento planetario”, disponible en cajanegra-
editora.com.

-51-



-52 -

organismo del Estado y su limite”, se ocupa de la demos-
tracion hegeliana del Estado como organismo y de la critica
del joven Marx. Examinaremos también el limite del pen-
samiento organismico de Hegel leyendo a Mou Zongsan y
a Zhao Tingyang. El capitulo 3, “De la reflexion noética
a la reflexion planetaria”, traza una relacion entre el ser
humano y la Tierra que parte de la antropologia de Hegel.
Aqui analizo como este motivo hegeliano podria rastrearse
con mayor profundidad en el ambito de la bioeconomia
y la cibernética y hasta qué punto podriamos conside-
rarlo un futuro. El capitulo 4, “Mecanismo, organismo
o decisionismo”, se detiene en la respuesta negativa de
Schmitt a la pregunta planteada en el capitulo 3 y en su
vitalismo politico como rechazo de la epistemologia meca-
nicista y organismica del Estado. El capitulo 5, “El nomos
de la Tierra digital”, examina el concepto de soberania y el
Grofiraum de Schmitt y evalda sus teorias en relaciéon con
el debate actual sobre la soberania digital y la gobernanza
planetaria. El capitulo 6, “Una organologia de la guerra”,
vuelve sobre la organologia para entender la fuente de la
guerra y concebir un nuevo lenguaje de coexistencia en
estrecho didlogo con la critica de Bergson a la guerra y su
influencia en André Leroi-Gourhan, asi como para articu-
lar el significado de la democracia y la diversidad desde la
perspectiva de la organologia. Por dltimo, el capitulo 7,
“Hacia una diplomacia epistemoldgica”, profundiza en un
marco de biodiversidad, noodiversidad y tecnodiversidad.



